Saggio breve
Argomento: Etica e Politica in Machiavelli

Nella Divina Commedia, e nella mentalita medievale, tutti gli avvenimenti, i piccoli fatti privati come
i grandi eventi pubblici, si comprendono solo se si iscrivono nel quadro provvidenziale generale,
se si stagliano sullo sfondo del soprannaturale, della vita nell’aldila. Con Machiavelli inizia una
‘commedia umana”: gli uomini agiscono per moventi, per passioni, per meccanismi che sono loro
propri, che andranno capiti in quanto tali, perché se si vorra agire in maniera efficace bisognera
stare dietro alla “realta effettuale”, secondo la formula centrale del pensiero di Machiavelli”. A.
Gargano, Il Principe di Machiavelli, pubblicato su www.iisf.it, sito internet curato dall’lstituto italiano
per gli studi filosofici.

“Vorrei ripeterlo: i valori di Machiavelli non sono strumentali ma morali e ultimi, e in loro nome egli
chiama a grandi sacrifici . Per loro rifiuta la scala di valori rivale — i principi cristiani dell’'ozio e della
mitezza — e non perché questa sia intrinsecamente manchevole, ma perché é inapplicabile alle
condizioni della vita reale; (...). Egli si propone non gia di lasciare immutata o di riprodurre questa
specie di vita, ma di innalzarla su un piano nuovo, e di riscattare I'ltalia da una condizione
squallida e servile, e di restituirle la salute e il vigore”. I. Berlin, Controcorrente, Adelphi, Milano
2000.

I modo con cui lo scrittore guarda alla realta naturale € quello, impietoso, dello scienziato che
vuole scoprire regole e leggi sulle quali fondare comportamenti etici non astratti e metafisici, ma
tali che possano dirigere gli eventi verso fini da noi stessi preordinati. Il suo costante richiamarsi
alla natura non buona degli uomini, non € perd mai un invito allo scetticismo e al “lasciarsi
governare dalla sorte” ma, al contrario, esso sostiene la ferma convinzione che l'intelligenza possa
forzare la natura, anche quella del’'uomo. Ma per far questo, occorreva che I'etica acquistasse un
fondamento concreto e che il valore etico supremo consistesse non gia nell’ossequio alle
convinzioni metafisiche di una tradizione, ma nel dominio del’'uomo sulla propria vita.

U. Dotti, Niccoldo Machiavelli. La fenomenologia del potere, Feltrinelli, Milano 1979.

Il nostro laico si fa sordo a ogni esigenza del problema morale, non gia perché non vi creda (...)
ma per lasciarlo come un sottinteso, su cui per il momento non giova insistere: quello che conta
sono le forze naturali della storia, e non le “cagioni superiori”.

Questa la nuda logica del Machiavelli, in essa la sua grandezza, ma anche il suo limite.

Uno Stato non si regge sulle cagioni superiori, ma non si regge nemmeno sulla mera virtu tecnica
del principe.

L. Russo, Machiavelli, Laterza, Bari 1965.

Ma, sendo I'intento mio scrivere cosa utile a chi la intende, mi e parso piu conveniente andare drieto alla
verita effettuale della cosa, che alla immaginazione di essa. E molti si sono immaginati repubbliche e
principati che non si sono mai visti né conosciuti essere in vero; perché elli e tanto discosto da come si vive
a come si doverrebbe vivere, che colui che lascia quello che si fa per quello che si doverrebbe fare, impara



pil tosto la ruina che la perservazione sua: perché uno uomo che voglia fare in tutte le parte professione di
buono, conviene rovini infra tanti che non sono buoni. Onde € necessario a uno principe, volendosi
mantenere, imparare a potere essere non buono, et usarlo e non usare secondo la necessita. Lasciando
adunque indrieto le cose circa uno principe immaginate, e discorrendo quelle che sono vere, dico che tutti
li uomini, quando se ne parla, e massime e’ principi, per essere posti piu alti, sono notati di alcune di
gueste qualita che arrecano loro o biasimo o laude. E questo & che alcuno e tenuto liberale, alcuno misero
(usando uno termine toscano, perché avaro in nostra lingua € ancora colui che per rapina desidera di
avere, misero chiamiamo noi quello che si astiene troppo di usare il suo); alcuno & tenuto donatore, alcuno
rapace; alcuno crudele, alcuno pietoso; I'uno fedifrago, I'altro fedele; I'uno effeminato e pusillanime, I’altro
feroce et animoso; I'uno umano, I'altro superbo; I'uno lascivo, I'altro casto; I'uno intero, I'altro astuto;
I"'uno duro, I'altro facile; I'uno grave I’altro leggieri; I'uno relligioso, I'altro incredulo, e simili. Et io so che
ciascuno confessera che sarebbe laudabilissima cosa uno principe trovarsi di tutte le soprascritte qualita,
guelle che sono tenute buone: ma, perché non si possono avere né interamente osservare, per le
condizioni umane che non lo consentono, li & necessario essere tanto prudente che sappia fuggire I'infamia
di quelle che li torrebbano lo stato, e da quelle che non gnene tolgano guardarsi, se elli € possibile; ma, non
possendo, vi si pud con meno respetto lasciare andare. Et etiam non si curi di incorrere nella infamia di
quelli vizii sanza quali possa difficilmente salvare lo stato; perché, se si considerra bene tutto, si troverra
gualche cosa che parra virtl, e seguendola sarebbe la ruina sua; e qualcuna altra che parra vizio, e
seguendola ne riesce la securta et il bene essere suo. Machiavelli, il
Principe, cap. XV



